ESCLAVAGES & POST~ESCLAVAGES

Appel a contributions pour le dossier thématique

« Esclavages et restes humains »

n° 14 de la revue, novembre 2026
Esclavages & post~esclavages / Slaveries & Post~Slaveries

Editeurs scientifiques

Magali Bessone, professeure de philosophie politique a I'université Paris 1 Panthéon-Sorbonne
(ISJPS-PhiCo-NoSoPhi), membre de I'Institut universitaire de France (IUF)

Klara Boyer-Rossol, chercheuse internationale au Bonn Center for Dependency and Slavery Studies
(BCDSS) de 'université de Bonn

Ricardo Roque, professeur et chercheur a I'Institut des sciences sociales (ICS) de I'université de
Lisbonne.

Date limite pour I’envoi des résumés : 1¢" juin 2025

Date limite de soumission des articles : 2 novembre 2025
Validation de la version définitive des articles : 1°" juillet 2026
Parution du numéro : novembre 2026

Argumentaire

Ce numéro se propose de réfléchir a la relation aux restes humains en contexte d’esclavage et
de post-esclavage, thématique que nous invitons a aborder dans une approche
pluridisciplinaire, mettant en dialogue I'histoire, I'anthropologie, la philosophie, I'archéologie,
la bio-archéologie, ou encore le droit.

Posée sous I'angle de la dignité de la personne, la question du droit juridique des restes
humains (Fontanieu 2014) souléve des enjeux éthiques et patrimoniaux éminemment actuels.
En France, a la suite de la loi définitivement adoptée le 26 décembre 2023, qui visait a faciliter
la restitution de restes humains appartenant aux collections publiques, un rapport a été remis
le 8 janvier 2025 sur les « restes humains ultramarins ». Le droit a la sépulture, aujourd’hui
largement admis et inscrit dans les lois de diverses nations, n’a pas — ou que marginalement —
concerné les esclavisé-es. La question du traitement fait aux morts « mis en marges » a été en
partie traitée en histoire et en archéologie (Carol & Renaudet 2023). La philosophie s’est
également intéressée a ces morts sans sépulture dont on ne peut pas faire le deuil (Butler

2004). Pour de nombreux descendants d’esclavisé-es africain-es, en particulier, le



ESCLAVAGES & POST~ESCLAVAGES

rattachement a des restes ancestraux reste complexe, en raison de I'absence de tombeaux
individuels ou d’identification d’aieux inhumés dans des sites funéraires collectifs. La
découverte, la conservation, I'étude de cimetieres d’esclavisé-es et des restes humains
éventuellement exhumés lors de fouilles archéologiques (a I'lle Maurice, a Manhattan, par
exemple), se révelent ainsi des sources irremplacables pour renseigner sur les identités et les
vies des personnes en situation d’esclavage et de post-esclavage (Seetah et al. 2010 ; Blakey
2014).

Est-ce que la patrimonialisation de tels sites funéraires de |’esclavage, ou encore de possibles
restitutions ou rapatriements de restes de personnes esclavisées (notamment en France vers
les territoires ultramarins), peuvent étre considérées comme des formes de réparation —
existentielle, sociale, politique, épistémique ? Peut-on ainsi retisser des fils entre les morts et
les vivants, et quelle doit étre la nature de ces fils pour que les morts soient traités
respectueusement ?

Certains restes de personnes esclavisées et de leurs descendants ont été mis en collection et
sont toujours conservés dans des musées a travers le monde (Etats-Unis, Canada, Brésil,
Europe, Afrique du Sud, etc.), exposés ou (plus souvent aujourd’hui) dissimulés dans les
réserves. Au cours du xix® siécle abolitionniste, au moment ol I'ethnographie prenait son essor
de part et d’autre de I'Atlantique, la médecine et la science des « races » ont systématisé
I’exploitation scientifique de cadavres, de cranes et d’ossements, notamment de personnes
désignées comme « noires » et/ou « esclaves » (Willoughby 2022). Dans ce contexte
historique, les collections de cranes et autres restes humains, ainsi que les collections de
moulages faciaux, ont été utilisées pour théoriser le racisme scientifique (Mitchell & Michael
2019 ; Boyer-Rossol & Piccioni 2023). L’étiquetage « esclaves » de cranes humains mis en
collection met en évidence la perpétuation d’un processus de déshumanisation (Roque 2023).
Mais, quelquefois, I'abolitionnisme et I'antiracisme ont pu également s"accommoder de, voire
inciter a, une approche « scientifique » de la diversité raciale et méme de I'étude des restes
humains (Branson 2017). L’accés aux corps subalternes et les traitements scientifiques et
muséographiques de restes humains racialisés (dissections, mesures, moulages post-mortem,
cranes anonymisés exposés, etc.) posent la question de la perpétuation de rapports de

pouvoir et de pratiques de violence aprés la mort biologique, y compris en période post-



ESCLAVAGES & POST~ESCLAVAGES

abolitionniste. Depuis une vingtaine d’années, 'anthropologie biologique et la muséologie
tendent a intégrer des normes éthiques de travail et de conservation en ce qui concerne les
restes humains (Antoine 2014), comme le met en évidence la multiplication des chartes pour
le soin et le traitement des restes humains au sein de collections muséales, et a considérer les
aspects de justice réparatrice et de restitution.

Si la mise en collection de restes humains —y compris de personnes esclavisées — a entrainé
une forme de réification des personnes défuntes, leur identification et/ou leur « re-filiation »
(historique, biologique a travers des tests ADN, ou encore symbolique a travers des
cérémonies funéraires) a des descendants entrainerait-elle une forme de « réhumanisation »
de ces restes ancestraux (Rassool 2015) ? Est-ce que la « mort sociale » de I’esclave (processus
de perte d’identité sociale, de relations sociales et de désintégration progressive du corps)
(Patterson 1982 ; Brown 2008 ; Kralova 2015) se perpétue apres la mort biologique ? Qu’est-
il advenu des corps de celles et ceux qui de leur vivant étaient jugé-es « indignes » ou
marginalisé-es en contexte de sociétés esclavagistes ? Quelle humanité dans la mort pour les
personnes mises en esclavage ? Comment assurer 'intégrité des corps défunts en situation

d’esclavage ? Enfin, comment hérite-t-on aujourd’hui de ces morts ?

Nous accueillerons des propositions émanant de spécialistes en anthropologie biologique et

sociale, en histoire, en archéologie, en droit et en muséologie.

Axes
Les contributions peuvent porter entre autres sur les thémes suivants :
e Quelles sources matérielles et immatérielles contiennent les cimetiéres et tombeaux
sur les identités, les vies et les morts des esclavisé-es
e Rites funéraires, cultes religieux, pratiques spirituelles et culturelles autour des restes
ancestraux (localisés ou absents)
o L’exploitation scientifique des corps morts de personnes d’ascendance africaine
et servile : expérimentations médicales et chirurgicales, mesures et moulages

post-mortem



ESCLAVAGES & POST~ESCLAVAGES

e Racisme scientifique, antiracisme, et collections de cranes et d’ossements d’individus
dits « esclaves » et « noirs »

e Déportation, anonymisation et objectivation de restes humains mis en collection
en contexte esclavagiste et post-abolitionniste

e Restitutions, rapatriements, réinhumation et/ou réhumanisation de restes humains
dont I'histoire est liée a celle de I'esclavage et de ses abolitions

e Patrimonialisation et politiques mémorielles autour de sites funéraires de I'esclavage

Modalités de soumission

Les propositions d’articles (entre 500 et 800 mots) sont a envoyer avant le 1" juin 2025 a

ciresc.redaction@cnrs.fr.

Les décisions concernant les manuscrits retenus seront annoncées le 1¢" juillet 2025.

Les articles acceptés (45 000 caracteres maximum, espaces compris, bibliographie comprise)
devront étre soumis en francais, anglais, espagnol ou portugais, avant le 2 novembre 2025.
Ils seront accompagnés d’une synthése de 3 600 signes maximum espaces compris. La liste

compléte des recommandations aux auteur-trices est disponible ici.

Les versions finales devront étre prétes pour le 1¢" juillet 2026.

Références sélectives

ANTOINE Daniel, 2014. « Curating Human Remains in Museum Collections: Broader
Considerations and a British Museum Perspective », dans Alexandra Fletcher, Daniel Antoine
& John David Hill (dir.), Regarding the Dead: Human Remains in the British Museum, Londres,

British Museum, p. 3-9.



ESCLAVAGES & POST~ESCLAVAGES

BLAKEY Michael L., 2014. « L’African Burial Ground de New York : d’un secret national a un
monument national », dans André Delpuech & Jean-Paul Jacob (dir.), Archéologie de
I’esclavage colonial, Paris, La Découverte, p. 317-345.

BLANCKAERT Claude, 2003. « Les conditions d’émergence de la science des races au début du
XIx® siecle », dans Sarga Moussa (dir.), L’ldée de « race » dans les sciences humaines et la

littérature (xvii© et xix© siecles), Paris, L’Harmattan, p. 133-149.

BoYER-ROssOL Klara & Lucia Piccionl, 2023. « Introduction », dans Klara Boyer-Rossol & Lucia
Piccioni (dir.), « Cranes, cerveaux et tétes moulées. Penser les collections scientifiques des

empires (fin du xvie-milieu xx© siécle) », Artefact, n° 19, p. 9-23.

BRANSON Susan, 2017. « Phrenology and the Science of Race in Antebellum America », Early

American Studies, n° 15/1, p. 164-193.

Brown Vincent, 2009. « Social Death and Political Life in the Study of Slavery », American His-

torical Review, n° 114/5, p. 1231-1249.

BuTLER Judith, 2004. Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence, Londres/New York,

Verso.

CArROL Anne & Isabelle RENAUDET (dir.), 2023. Des morts qui dérogent. A I’écart des normes

funéraires, xix¢-xx¢ siécles, Aix-en-Provence, Presses universitaires de Provence.

CLipPELE Marie-Sophie de, 2023. Restes humains et patrimoine culturel : de quels droits ?, Limal,

Anthemis.

FONTANIEU Guillaume, 2014. « La question juridique des restes humains sous I'angle de la

dignité de la personne », Les Annales de droit, n° 8, p. 197-227.

KRALOVA Jana, 2015. « What Is Social Death? », Contemporary Social Science, n° 10/3, p. 235-

248.

MicHEL Aurélia, 2020. Un monde en négre et blanc. Enquéte historique sur I’ordre racial, Paris,

Le Seuil.



ESCLAVAGES & POST~ESCLAVAGES

MITCHELL Paul Wolff & John S. MIcHAEL, 2019. « Bias, Brains, and Skulls: Tracing the Legacy of
Scientific Racism in the Nineteenth-Century Works of Samuel George Morton and Friedrich
Tiedemann », dans Jamie A. Thomas & Christina Jackson (dir.), Embodied Difference. Diver-

gent Bodies in Public Discourse, Lanham, Lexington Books, p. 77-98.

PATTERSON Orlando, 1982. Slavery and Social Death. A Comparative Study, Cambridge/Londres,

Harvard University Press.

RassooL Ciraj, 2015. « Re-Storing the Skeletons of Empire: Return, Reburial and Rehumanisation in
Southern Africa », Journal of Southern African Studies, n° 41/3, p. 653-670.

RoquE Ricardo, 2023. « Enslaved Remains: The “Slave Boy” Inscription and the Histories of
Racialized Collections », Artefact, n° 19, p. 147-175.

SEETAH Krish et al. , 2010. Le Morne Cemetery: Archaelogical Investigations. The 2010 Season:
Excavation, Results and Interpretation, The Truth and Justice Commission: Report Prepared
on the Archaeological Excavations at le Morne Cemetery.

WiLLoUGHBY Chistopher, 2022. Masters of Health. Racial Science and Slavery in U.S. Medical

Schools, Chapel Hill, The University of North Carolina Press.



